# **TEXTOS DE LA TRADICIÓN UNÁNIME - 4**

# LA HISTORIA CIENCIA DE LA COSMOGONÍA



Francisco Ariza



Ilustración de portada: La Verdadera Historia del Buen Rey Alejandro, siglo XV.

> © Francisco Ariza 2019 https://franciscoariza.com

# TEXTOS DE LA TRADICIÓN UNÁNIME - 4

# LA HISTORIA CIENCIA DE LA COSMOGONÍA

# Francisco Ariza





Enero 2019

## Anteriores:

- 1. Los Misterios de Mitra. Francisco Ariza.
- 2. Defensa de Sócrates. Mª Angeles Díaz.
- 3. Deméter. Símbolos y Ritos de su Cosmogonía. Id.

# LA HISTORIA CIENCIA DE LA COSMOGONÍA

I

Para acometer el estudio de la Historia como una ciencia que deriva de los principios metafísicos se debe partir en primer lugar de un conocimiento fehaciente de la doctrina de los ciclos y los ritmos cósmicos en relación con los ciclos de la humanidad, o sea de las culturas y civilizaciones que esta ha generado a lo largo del tiempo y del espacio. En varios lugares hemos señalado que la doctrina de los ciclos y los ritmos, o Ciclología, ha sido conocida desde la más remota Antigüedad y ha constituido una parte importante de la Cosmogonía de todos los pueblos, pues ella trata del tiempo y sus periodos de manifestación, dentro de los cuales nace y se desarrolla la vida humana.

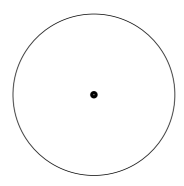
El conocimiento de los ciclos es imprescindible para acometer cualquier estudio serio sobre la Historia, como lo demuestran precisamente los historiadores de la Antigüedad, que entendieron que la naturaleza del tiempo no es lineal como se supone hoy en día, sino cíclica, de ahí su representación simbólica mediante el círculo, o la espiral, la cual expresa bajo otra perspectiva el desarrollo indefinido de los ciclos temporales.

El tiempo tiene un ritmo y un compás que determinan su cadencia y armonía, su movimiento continuo, porque ante todo él está vivo, es un ser vivo, como lo señala precisamente la palabra Zodíaco, la "Rueda de la vida", la cual guarda una íntima relación con el tiempo, ya que el Zodíaco es en sí mismo una "medida" de tiempo expresada a través del "paso"

mensual y anual del sol por los doce signos del zodíaco, y asimismo por ese movimiento precesional mucho más lento que el propio sol realiza por las constelaciones zodiacales, que llevan el mismo nombre que los signos. El Zodíaco ha sido llamado el "reloj cósmico", el que señala las pautas y ritmos del tiempo.

Siendo cíclico, el tiempo se divide en periodos y épocas, que además están en correspondencia con el espacio a través de los puntos cardinales, que son también "regiones" del espacio celeste (cosmografía) y terrestre (geografía), existiendo así un vínculo entre ambos que ha formado parte importante de la cosmogonía de todos los pueblos. Cada época o período tiene un significado, una cualidad, que las distinguen entre sí y asimismo las relaciona y vincula pues forman parte de un mismo todo, que es el Tiempo en la totalidad de su extensión. Los grandes ciclos o periodos del tiempo (que contienen dentro de sí innumerables de otros ciclos más pequeños) reciben diferentes nombres en las más diversas tradiciones, como por ejemplo el Eón iranio (y gnóstico), el Manvantara hindú, los "Soles" aztecas, el saeculum (siglo) romano y etrusco, etc. Estos grandes ciclos se refieren todos ellos al desarrollo entero de una humanidad, y dentro de ella de sus diferentes culturas y civilizaciones.

Si la Historia tiene una estructura esta es la conformada por los grandes ciclos y ritmos del tiempo, pues son ellos los que articulan el acontecer de la Vida cósmica y humana como una emanación de la Posibilidad universal. De ahí que la doctrina de los ciclos cósmicos también incluya una Metafísica de la Historia, es decir que toma a esta como un símbolo de lo que está "más allá" de ella, de su devenir perenne. En el meollo de esa doctrina se enseña que el tiempo tiene su origen en la Eternidad, como la circunferencia tiene su origen en el punto central (fig. 1), sin el cual ella no existiría.



La Eternidad no es un tiempo indefinido como se cree hoy en día, sino el instante atemporal no sujeto ni al pasado ni al futuro. En este sentido, es bien sabido que para Platón –y con él toda la Filosofía Perenne– el Tiempo (simbolizado por el círculo) es una imagen móvil de la Eternidad (simbolizada por el punto). Repetimos: la doctrina de los ciclos nos enseña a conocer la naturaleza del tiempo como un elemento fundamental de la Manifestación Universal, pero su fin último es considerarlo como un símbolo del no-tiempo, donde mora, inmutable, la Deidad Suprema.

Si hablamos de la Historia como un ciencia simbólica que trata del conocimiento de la Cosmogonía, necesariamente tenemos que decir algunas palabras sobre lo que es el símbolo, término de origen griego que quiere decir "juntar" dos cosas para devenir una sola, conformando así un signo de reconocimiento (tal cual hacían los pitagóricos), lo cual iba mucho más allá de un simple "santo y seña", pues el "reconocimiento" al que se está refiriendo el símbolo es precisamente el de "volver a conocer" aquello que es esencial a nuestra naturaleza y que por los motivos que fueren se ha olvidado. En el significado de su nombre tenemos ya la clave de lo que es el símbolo: juntar, o reunir dos realidades que estaban separadas y que al reconocerse como análogas, es

decir como semejantes, acaban siendo una sola, restituyendo así su identidad original. De lo que en verdad nos habla el símbolo es que el mundo en sentido amplio está constituido por una realidad visible y sensible (física) y otra invisible e inteligible (el mundo de las ideas), o sea: el mundo de abajo y el mundo de arriba, pero que ambos son análogos y se corresponden entre sí. El símbolo es entonces "la huella visible de una realidad invisible".1

La reunión de ambas realidades (que son una sola desde el punto de vista metafísico), están perfectamente descritas en el conocido Sello de Salomón, o Estrella de David, que es el símbolo por excelencia de la analogía. El símbolo que expresa lo que es el símbolo, podríamos decir. Hay una jerarquía entre esos dos mundos (lo universal y lo individual). El triángulo inferior es el reflejo del superior. Esta figura está graficando en verdad la no menos conocida fórmula de la *Tabla de Esmeralda* hermética: "En verdad, ciertamente y sin mentira, lo de abajo es como lo de arriba y lo de arriba como lo de abajo, para obrar el milagro de una cosa única".



Moneda con el Sello de Salomón. Marruecos s. XIX

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Federico González y colaboradores: *Introducción a la Ciencia Sagrada. Programa Agartha*. Módulo I, acápite "La Vía Simbólica".

Puesto que participa de una realidad invisible y nuclear y otra visible y periférica, cualquier símbolo muestra una faz externa, que es su propia forma, y otra faz interna, que es precisamente la idea oculta en esa forma, lo que constituye su esencia. En la Historia sucede exactamente igual. Los hechos y los acontecimientos históricos, los personajes que los protagonizan, etc., son la cara visible y el aspecto exterior de la Historia. Las ideas-fuerza, o los arquetipos que están detrás de esos acontecimientos, constituyen la faz interna (esotérica) y metafísica de la Historia, es decir la Historia sagrada.

El enlace entre la realidad del arquetipo y la realidad sensible es entonces el símbolo. Todo lenguaje incluye un metalenguaje, por eso la Historia es para nosotros un símbolo de la metahistoria, de la Historia Arquetípica. El simbolismo de la Historia es el conocimiento de las ideas *en* la Historia, es decir en el tiempo y el espacio.

También las sagas nórdicas y aun los libros de historia que dan cuenta de esas epopeyas que en otros tiempos tenían un sentido simbólico con ánimo didáctico y ejemplar y no se referían sólo a meras crónicas vacías de contenido, como se entiende hoy a la historia, que en rigor debe ser tomada como la ciencia del tiempo. (Federico González, *Diccionario de Símbolos y Temas Misteriosos*. Voz "Guerra").

Nos quedamos con esta expresión, la historia como "ciencia del tiempo". El símbolo es entonces un intermediario, un mediador, y su conocimiento nos hace partícipes de lo que él revela. Él es el vínculo entre el mundo inteligible de que hablaba Platón, y nuestra realidad cotidiana. Toda realidad concreta está ligada a su arquetipo eterno. Lo sensible está ligado a lo inteligible, a lo suprasensible, a través del símbolo. Según Platón, al nacer el hombre olvida todo lo que el

alma ha conocido en el mundo inteligible, en el mundo de las ideas. El

Cuadrado en sí, la Justicia en sí, el Bien en sí, la Belleza en sí o el Hombre en sí, son algunas de tales realidades,

señala el maestro griego. Conocemos la idea de Igualdad, de Justicia, del Bien, de la Belleza, de la Armonía, etc., porque ellas ya están impresas en nuestra alma, en la cera de nuestra alma.<sup>2</sup> En esto constituye la reminiscencia, la anamnesis o "recuerdo de sí". De hecho los nombres divinos, o los dioses, o entidades superiores, son precisamente las simbolizaciones de las ideas-fuerza que habitan en nuestro interior y que también se manifiestan en el mundo, aunque la intensidad de la apreciación de esa manifestación en la conciencia del ser humano esté sujeta, en términos generales, a las condiciones cíclicas que se imponen en cada momento histórico.

Nacer a este mundo implica haber bebido las aguas del Leteo, el río del olvido. El símbolo, al expresar las ideas universales es como el agua de otro río, o de otra fuente, la de la Memoria. Los pitagóricos aconsejaban que el alma implore a los guardianes de esa fuente al acercarse a ella: "Dadme pronto de agua fresca de la que sale del lago de la memoria". Olvidar equivale a la muerte y al sueño, ambos –según el mito griego– nacidos de la noche como sinónimo de oscuridad y de caos. Recordar es volver a la vida y al despertar a la verdadera identidad, aquella a la que nos prepara el conocimiento de los símbolos y sus códigos universales.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En varios de sus diálogos (*Teeteto*, la *República*, etc.) Platón, señala que para que se "graben" en ella las Ideas, la cera del alma no ha de ser ni demasiado dura ni demasiado blanda, sino que ha de conservar un estado lo suficientemente moldeable –o receptivopara recibir el influjo, o el "sello", de los mundos superiores.

### La Historia, Ciencia de la Cosmogonía

La Historia, como tiene que ver con el tiempo y el espacio, abarca la totalidad de la vida, tanto cósmica como humana. Un hermetista de la talla de Robert Fludd escribió allá por el siglo XVII un libro titulado *Historia Metafísica*, *Física y Técnica del Macrocosmos y del Microcosmos*. En él nos habla de las analogías y correspondencias armónicas entre la vida universal y la vida humana. Estudia esas armonías recíprocas en los tres mundos: el espiritual-intelectual, el intermediario o del alma, y finalmente el mundo corporal y de la acción concreta. Nos llama la atención que Robert Fludd utilice el término 'Historia' para referirse a esos planos y a las relaciones armónicas entre todos ellos.



Utriusque Cosmi Historia. Robert Fludd.

Es que la estructura de la Historia, su concepción metafísica, cosmogónica y filosófica, reposa como decíamos en las leyes de las analogías simbólicas entre los distintos planos, ciclos, períodos y épocas que articulan su desarrollo. Como señala nuevamente Federico González (*Diccionario de Símbolos y Temas Misteriosos*, voz Historia Sagrada):

La expresión de ciclos, ritmos, formas, números, vida, muerte, y resurrección, etc., es la existencia misma transcurriendo; un todo biológico que incluye en su constitución la misma historia que siempre se está haciendo en el espacio-tiempo, movimientos que apenas destellan, o laten generando círculos y esferas, o cosmos que se advierten como simultáneos.

Es decir que esta vibración coagula en el mito y de éste emana la Historia que ha estado entonces también en su origen y destino, aunque todo esto es una manera de decir ya que tratamos de lo supracósmico y metafísico, invisible a los ojos de los sentidos, y además atemporal, con lo que estamos diciendo todo.

(...) si se tiene en cuenta que Dios se conoce a sí mismo nada menos que por mediación del hombre, la historia de los hombres –o la narrada por ellos—es importantísima en cuanto es una mediadora de la eternidad en su permanente reposo, tal cual el movimiento es la manifestación de lo inmóvil.

Y así la historia puede verse como un animal vivo que tiene su razón de ser en su propio movimiento impreso por las coordenadas de esta vida, en la que participa. O sea que forma parte de un hábitat mayor que se expresa en ella y por ella, tal cual su naturaleza y sus cambiantes estaciones, es decir, que forma parte de la esencia del hombre mismo y no es sólo la narración que describe su actuación en el mundo, sino que constituye al mismo tiempo un factor de la vida y la realidad intrínseca del ser humano que incluye a la Historia como un elemento existencial en el hombre, igual que la memoria, ya que recordar (historiar) es un constituyente fundamental de su existencia en el tiempo. Como un micro organismo —tal cual un virus— dentro de un organismo mayor.

La historia, como la mitología, son formas de representar enseñanzas, aunque la segunda tiene la inapreciable ventaja de no contar con fechas que la relativicen.

Estas palabras de Federico González ya las incluimos en nuestro último libro<sup>3</sup> y podrían estar en el frontispicio de toda verdadera Metafísica o Filosofía de la Historia, y ellas tendremos siempre como referencia para, precisamente, retener en la memoria el "sentido de la Historia".

Esta, considerada como una ciencia de la Cosmogonía, tiene más que ver con la morfología de las formas vivas que con una estructura solidificada, o una sucesión de anécdotas más o menos ordenadas e interpretadas por el relato histórico, o mejor historiográfico en el sentido actual que se da a esta palabra,<sup>4</sup> sustentado en un "método" o "técnica" que solo sirve

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> El Simbolismo de la Historia. Una Perspectiva Hermética de la Tradición de Occidente, cap. I: "El Simbolismo de la Historia".

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Aunque la historiografía propiamente hablando nace con los relatos de los historiadores clásicos, de los que Heródoto es el precursor, estos la concebían de una manera distinta a como lo hicieron los historiadores nacidos ya bajo el influjo de las ciencias racionalistas. Como veremos más adelante, y exceptuando algunos casos, los historiadores antiguos fueron auténticos hermeneutas de su tradición cultural, y muchos tuvieron en los mitos una fuente

para organizar datos e información, sin duda importantes desde un punto de vista, pero que obvia, o no va al fondo de aquello que da sentido a la Historia y al Tiempo, donde acontece la vida del hombre, la naturaleza y el cosmos.

Una visión de la Historia como un "organismo dentro de un organismo mayor" abarcaría todo lo que el hombre ha podido y puede realizar en el acontecer de su existencia de acuerdo a los Arquetipos universales y a las Ideas eternas. Las culturas y las civilizaciones son la emanación de esos arquetipos pero reconocidos previamente en el hombre mediante los códigos y las estructuras simbólicas que los expresan. Es por eso que toda cultura o civilización ha sido siempre la obra de los hombres inspirados en una Cosmogonía o Filosofía Perenne, o sea en la obra realizada según los planes del Gran Arquitecto o Ser Universal.

Recordemos que una Filosofía de la Historia debe enfocar a esta como la búsqueda de un saber que está incluido en ella y que constituye su razón misma de ser. Esta concepción es sensiblemente distinta a la de aquellos pensadores y literatos que acuñaron precisamente esta expresión, "Filosofía de la Historia", en el siglo XVIII y al calor de la Ilustración. Nos referimos concretamente a Voltaire y los enciclopedistas (y sus sucesores ingleses y alemanes del siglo XIX), en general imbuidos de un racionalismo y de unas ínfulas de superioridad que, visto lo visto después de más de doscientos años de la historia moderna, y conociendo lo que fueron y transmitieron las culturas y civilizaciones de la Antigüedad, la verdad es que tal soberbia no deja de producir cierta vergüenza ajena.

Aquellos "ilustrados", y sus discípulos materialistas y positivistas, confundían la Antigüedad con lo viejo y caduco demostrando así que habían cortado todo vínculo con la

de conocimiento para entender la realidad histórica de su tiempo. Este es el caso de Janto de Lidia, contemporáneo de Heródoto.

Tradición de sus ancestros, incluso con esos otros filósofos de la historia que, como Giambattista Vico, se oponían frontalmente a las tesis racionalistas pues veían en ellas, en su exceso, una ruptura radical con el pasado. No en vano, G. Vico se consideraba discípulo de Platón, de Tácito, de la patrística cristiana y de los humanistas del Renacimiento. Lo mismo podríamos decir de Antoine Fabre d'Olivet (1767-1825), que escribió una *Historia Filosófica del Género Humano* (entre otras obras sobre la Cosmogonía) en la que pone las bases para una comprensión y un desarrollo de la Historia basada en las interacciones de las tres potencias que rigen la totalidad de la Vida Universal y humana: la Providencia, la Voluntad y el Destino.

Dicho esto, no estamos negando ciertos valores de la Ilustración (así como tampoco la importancia de algunos filósofos de la historia como el inglés Gibbon o los alemanes Hegel, Ranke, Dilthey), pues todo cambio de época trae consigo su "espíritu" -el "espíritu de la época"- que renueva ciertas estructuras mentales y sociales ya perimidas por haberse concluido su "ciclo histórico". Pero, guiados por un cierto "adanismo", y en vez de buscar la armonía entre la herencia del pasado y el presente (que es lo que siempre se hizo en cualquier civilización tradicional), la casi la totalidad de los llamados "ilustrados" acabaron por imponer sus ideas socavando así los cimientos sobre los que se apoyaban las ideas y principios que estaban, y siguen estando a pesar de todo, en la base misma de la tradición cultural, filosófica y metafísica de Occidente, atesorada y bendecida por los siglos, y cuya "médula substancial" ha sido vehiculada por la "Cadena Áurea".

Los enciclopedistas fueron alumbrados por las "luces de la razón", y elevaron esta facultad de la mente humana a la categoría de diosa (la "diosa Razón") como piedra angular de todo el edificio de la modernidad que vendría seguidamente y como consecuencia lógica –y perversa– de esa "divinización". Además, al adjudicar esa categoría a una facultad individual estaban asumiendo en realidad su ignorancia con respecto a la auténtica naturaleza supraindividual del mundo divino. Por otro lado, esas "luces" eran son de muy corto alcance, como es la luz de la luna (relacionada con lo mental) con respecto a la luz del sol (relacionada con el espíritu), que es precisamente de donde el astro lunar recibe su luz refleja.

Si la palabra Filosofía significa "amor a la Sabiduría", para nosotros una Filosofía de la Historia no es muy distinta de una Metafísica de la Historia: sería buscar en la Historia misma todo aquello que de una manera u otra nos descubra la presencia en el tiempo de la Sabiduría Perenne y las potencias divinas emanadas de ella (la Inteligencia, la Justicia, la Belleza...), como rayos que han iluminado las épocas humanas, sometidas a los vaivenes de los ciclos y los ritmos del cosmos. La Filosofía de la Historia como un hilo de Ariadna que nos guíe por el laberinto del tiempo reconociendo en este la presencia de esa Sabiduría (a veces más evidente y otras más oculta) para no perdernos en la ingente multiplicidad de hechos y acontecimientos que constituyen sus meandros, y que nos hace alejarnos cada vez más de su centro.

Por otro lado, no hay que confundir una Filosofía o Metafísica de la Historia con la Historia de las Religiones, o sea como una descripción de las distintas expresiones de las culturas y las sociedades arcaicas y tradicionales (aunque esa descripción se haga respetando y conociendo sus estructuras sagradas), sino buscar la identidad común a todas ellas a través del conocimiento de sus ideas-fuerza esenciales, y "matriciales" por así decir, que conformaron su Cosmogonía o concepción del mundo.

En este sentido una Filosofía de la Historia incluye dentro de sí, necesariamente, el conocimiento de la Simbólica universal, es decir de los símbolos y mitos sagrados y fun-

damentales comunes a todos los pueblos de la tierra, pues como se ha dicho las estructuras culturales obedecen a patrones simbólicos que son la fijación o la concretización de lo que nuestros antepasados llamaron dioses, númenes o seres sobrenaturales. Conocer esas estructuras y patrones simbólicos es, pues, penetrar en el "pensamiento" de las energía divinas y atraerlas hacia el alma humana de manera que la fecunden, siendo esto una forma todavía posible del rito mágico-teúrgico, el cual está precisamente en el origen de la Filosofía sin adjetivos, en sí misma, como una forma de la atracción de y hacia el Conocimiento.



Grabado de las *Antigüedades Judaicas*, de Flavio Josefo. Alessandro Vecchi, Venecia 1614.

La Filosofía Perenne, o Tradición Unánime o Primordial, se han manifestado, y se manifiestan en el mundo pese al actual oscurantismo generalizado, a través del núcleo sapiencial presente en todas las culturas y civilizaciones. Las organizaciones iniciáticas y "mistéricas" de todos los pueblos (y tomaran la forma que tomaran) han mantenido viva

esa Sabiduría, también llamada Gnosis o Conocimiento, o *Sanatana Dharma* (Ley Eterna) según el hinduismo. Los sabios y hombres de conocimiento de todos los lugares y tiempos recibieron por revelación directa la Doctrina metafísica, pues su origen es suprahumano. Ellos hicieron la síntesis de la misma elaborando los códigos simbólicos y los ritos sagrados para contener y vehicular a través de ellos misma Doctrina y sus principios universales, de los que derivaron las artes y las ciencias de la Cosmogonía. Los mitos de la creación y las teogonías forman parte de esos mismos principios.

En definitiva, crearon la cultura y la civilización como un tejido de relaciones, analogías y correspondencias entre los distintos planos del cosmos tomando como referencia las ideas y principios metafísicos. La cultura como un soporte para la realización intelectual-espiritual del hombre, no para encerrarlo en compartimentos estancos y en sistemas filosóficos que en el fondo sólo manifiestan el pensamiento individual de quienes los han creado, sin relación alguna con esas ideas y "conocimientos encanecidos por el tiempo" y "transmitidos por una larga Tradición", como señala nuevamente Platón en el *Timeo* cuando recoge el testimonio de Solón hablando de la extensa genealogía de los egipcios.

La primera Filosofía de la Historia la debemos precisamente a Platón, y como nos recuerda nuevamente Federico González en su *Diccionario de Símbolos y Temas Misteriosos*, él igualmente nos relata en sus diálogos la Historia sagrada, o esotérica, de Grecia, es decir que tiene en cuenta el mito y su explicación hermenéutica como un elemento constitutivo de la realidad de la vida de los hombres, de sus pensamientos y sus actos.

Un hilo sutil une el mundo de los dioses al mundo humano, y esto está presente en todas las culturas y tradiciones de la Antigüedad, o sea que toda la humanidad, desde sus comienzos ha vivido de acuerdo a esa realidad, que desde luego es un encuadre que nos permite concebir otras posibilidades más universales, y "salir" así del tiempo histórico y cíclico, pues éste, volvemos a repetir, es una imagen móvil de la eternidad, y un vehículo simbólico, un intermediario, del que se sirve la Memoria del Ser para mantener vivo el recuerdo de su presencia entre los hombres; pero no es la historia un fin en sí mismo, como tampoco lo es cualquier símbolo. Se ha dicho que "los pueblos felices no tienen Historia", o sea que no están sujetos a los movimientos de la Rueda del mundo. Son pueblos que viven en el centro de esa Rueda, en el "centro del mundo". Lo mismo podemos decir de un ser humano cuando, haciendo abstracción de su "historia personal", concibe dentro de sí la posibilidad de lo suprahistórico y metafísico.

Es Platón quien sobre todo en el *Fedón*, en el *Critias*, en el *Timeo*, en la *República*, en *Las Leyes*, o en *El Político*, nos habla de esa Historia sagrada, que incluye desde luego una geografía igualmente significativa, así como una doctrina de los ciclos y los ritmos. De esto último deja especialmente constancia en *El Político*, donde hace una descripción en clave filosófica, poética y mítica de la precesión de los equinoccios, la que le fue transmitida seguramente por los pitagóricos y, a través de Solón, por los propios egipcios:

Extranjero.— Escucha. Este universo es unas veces dirigido en su marcha por Dios mismo, que le imprime un movimiento circular; y otras le abandona, como cuando sus revoluciones han llenado la medida del tiempo marcado. El mundo entonces, dueño de su movimiento, describe un círculo contrario al primero, porque es un ser vivo y ha recibido la inteligencia de aquel que desde el principio le ordenó con armonía. (...)

Pero como decía, y es la única hipótesis que nos

queda, tan pronto es dirigido por un poder divino, superior a su naturaleza, recobra una nueva vida y recibe del supremo artífice una nueva inmortalidad; como, cesando de ser conducido, se mueve por sí mismo y se ve de este modo abandonado durante todo el tiempo necesario para realizar miles de revoluciones retrógradas; porque su masa inmensa, suspendida igualmente por todas partes, gira sobre un punto de apoyo muy estrecho. *Sócrates el joven.*– Todo lo que acabas de decir me parece muy verosímil. (*El Político*, 269-270).

El romano Virgilio se hace eco de lo mismo en su *Égloga* IV (70-75):

"Y ya a sus husos las estigias diosas, / con el poder que el hado les confía, / hilad, dijeron, en veloz presura / albos copos de edades venturosas. / Ven, gloria y triunfos a obtener, que el día / llega, oh renuevo de la etérea altura, / claro hijo del Tonante! / Mira el mundo vacilante en sus ejes, y el profundo / cielo y el mar, que esperan tu venida, y a la luz ríen de futura vida!"

Platón también nos habla de la estructura del Cosmos reproducida en la ciudad (en la *polis* o *civitas*) y en las leyes que la rigen, de las que derivan la civilización. Platón, en el *Critias*, toma como modelo la ciudad de la Atlántida, modelo que le fue transmitido por Solón, uno de los siete sabios de Grecia, el que a su vez lo había recibido de los sacerdotes egipcios. Platón hace aquí una referencia velada a la "cadena áurea", y en muchos de sus diálogos habla de la Antigüedad como un lugar donde se habita, como un espacio de la Ciudad del Cielo, como una utopía siempre presente en el alma humana.

## II

La palabra Historia quiere decir "investigación", y el historiador era el hístor, el "testigo" de los hechos, y considerado por ello el "hombre-memoria" en la antigua Grecia. De hecho la Historia está presidida por la musa Clío, hija de Mnemosine (la Memoria). Pero además hístor está relacionado con idein ('ver', de ahí testigo) y oida (saber). En este sentido hemos de recordar que existe una relación entre la vista y el saber, como claramente lo expresa la palabra Veda, cuya raíz vid significa tanto "ver" como "saber" (vidya). La vista se toma como símbolo del Conocimiento. Los Vedas constituyen el conjunto de enseñanzas que, en la tradición hindú, conforman la Ciencia Sagrada.

Desde esta perspectiva, los historiadores antiguos están integrados en una Tradición cultural que está en permanente relación con sus dioses y el mundo invisible de las ideas. El historiador antiguo, como el geógrafo, el astrónomo-astrólogo (que muchas veces coincidían en una sola persona pues son temas que tratan de la ciencia del tiempo y del espacio, y por tanto la doctrina de los ciclos forma parte de su labor) es aquel que sabe por haber visto e investigado. Es un "intérprete" de la realidad, un hermeneuta.

No sólo consigna los "hechos" que "ve" u "oye", sino que éstos son seleccionados de acuerdo a unos valores y unos principios que él lleva ya incorporados en su ser pues pertenece a una Tradición que le otorga una imagen del mundo, un modelo del cosmos, una filosofía (en su verdadero sentido de "amor a la Sabiduría"), que él recrea acudiendo a su propia experiencia y a aquello que le es transmitido y revelado, y aquí incluimos tanto la transmisión oral como escrita. Es decir hay un criterio, una perspectiva, un "punto de vista" (darshana), una orientación en definitiva que viene

dada por la pertenencia a esa Tradición. No describía simplemente lo que veía u oía, sino aquello que realmente era significativo para comprender el hecho descrito en el contexto de su propia realidad cultural y sapiencial, dentro de la cual precisamente había surgido.



Giambattista Vico. Ciencia Nueva, 1744.

Uno de los filósofos de la Historia que formuló de manera simbólica la "perspectiva" histórica fue el ya citado G. Vico. En el grabado de abajo, que se corresponde con la última edición de su *Ciencia Nueva*. En torno a la naturaleza común de la naciones, de 1744, aparece inscrita en un pilar la frase "Ignota Latebat" ("Ella yacía escondida"). Esta frase se refiere precisamente a que la verdad del mundo humano es "despertada", o puede "verse", a través de un "ángulo de reflexión", o sea de una "perspectiva" (o "punto de vista"), que es la perspectiva simbólica, cuyo origen está en el mundo divino, simbolizado por el triángulo que sostiene la mujer con alas en la cabeza, indicando así la capacidad de "volar" por encima de la esfera del universo, creado por maya, el arte con que el Demiurgo creador genera la "ilusión" de lo manifestado.

# La Historia, Ciencia de la Cosmogonía

El triángulo se refleja en el "espejo" que ella sostiene, a su vez, con su mano izquierda. El espejo es el mundo humano, donde el triángulo adquiere la "forma" del cuadrado, que en la tridimensionalidad es la "caja-cubo" cósmica.



Portada de Ciencia Nueva, 1744.

Ciertamente la mujer –personificación de la Metafísica–está expresando aquí esa perspectiva, pues en la imagen de abajo, que se corresponde con la misma edición de la *Ciencia Nueva*, el rayo de luz que parte del "ojo" de la Providencia divina se proyecta sobre la "joya" que ella porta en su pecho, y de ahí desciende, mediante el "ángulo de reflexión", hacia el mundo humano, donde aparecen ciertos símbolos y em-

blemas (entre ellos el caso y el caduceo de Hermes-Mercurio) que hacen alusión a las distintas artes y ciencias de la cosmogonía, o sea las herramientas que propician su conocimiento.

Esto es algo que a muchos historiadores modernos se les escapa en su apreciación sobre la Antigüedad en general, pues emiten su juicio sobre ella con unos patrones mentales nacidos al albur de las ciencias racionalistas, que excluyen todo aquello que esté relacionado con el mito y lo sagrado, lo que implica un desconocimiento del lenguaje simbólico y de sus códigos y patrones de pensamiento, a los que da lugar.

Heródoto, que puso a cada uno de los nueve libros de su Historia el nombre de una Musa,<sup>5</sup> es un caso paradigmático a este respecto pues en sus relatos emplea constantemente el "yo vi" y el "yo oí". Esto indica también que el historiador es un viajero, y podríamos decir que un "noble viajero", según la acepción que esta expresión tenía en la Antigüedad: el viaje como forma de conocimiento. El viaje, que es movimiento, relaciona íntimamente el tiempo y el espacio, o sea la memoria y la geografía. Los lugares conservan la huella de la cultura y la civilización, y están "cargados" con su influencia. Al mismo tiempo que se viaja por el espacio geográfico el hombre lo hace por el interior de sí mismo, por su memoria, de ahí la indiscutible dimensión simbólica del viaje, y como dice Federico González en Las Utopías Renacentistas la aventura interior es un tesoro más grande que cualquier Eldorado.

Heródoto no sólo se limita al ámbito estrictamente geográfico e histórico de Grecia, sino al de toda su área de influencia cultural, e incluso al de aquellas civilizaciones de

24

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> También a Diodoro Sículo, o Diodoro de Sicilia –siglo I a.C., que fue también un viajero como todos los historiadores de la época, y creador de una obra ingente en 40 volúmenes titulada Biblioteca Histórica, que abarca desde las civilizaciones mesopotámica y egipcia hasta Roma.

las que Grecia era en parte deudora de su propia cultura, en concreto Egipto, al que dedica el II tomo de sus nueve libros, aquel que está bajo el patrocinio de la musa Euterpe. El tiempo cíclico y el tiempo mítico, la realidad de lo humano y de lo divino, conviven y se entrelazan en su descripción de la realidad de los hechos históricos. Dice Heródoto en ese tomo II (144).

Los sacerdotes, en suma, me hicieron ver que todos aquellos a quienes pertenecían las estatuas eran simplemente hombres y que estaban lejos de ser dioses; sin embargo, con anterioridad a los hombres que reinaron, fueron dioses –decían– quienes imperaron en Egipto conviviendo con los humanos y siempre era uno de ellos el que detentaba el poder. El último que reinó en el país fue Horus, hijo de Osiris, a quien los griegos denominan Apolo.

Por eso mismo la palabra historiador tiene en el contexto de la Antigüedad connotaciones más amplias que el de simple "testigo" de esos hechos. Él recoge la memoria de los hombres y de sus actos en el tiempo, actos heroicos y memorables de los antepasados, sus hazañas tanto bélicas como intelectuales y espirituales en los distintos ámbitos en los que ellos se expresaron para ser recordados, para que en definitiva no se perdieran en el río del olvido, cuya agua está "ahíta de muerte y maldad" como leemos en el *Fedro* de Platón.

El instrumento para recoger esa memoria fue la escritura, como anteriormente lo fue la transmisión oral, propia de los poetas en las diferentes denominaciones que ellos han tenido en los distintos pueblos a lo largo de la Historia: los *aedos* entre los griegos, los bardos entre los pueblos celtas, los trovadores y vates medievales. La transmisión oral continuó existiendo, naturalmente, pero precisamente por razones de tipo cíclico la escritura ganó preponderancia, aunque la

transmisión no desapareció nunca, incluso en las civilizaciones altamente desarrolladas. Hay que destacar en este sentido que es la narración escrita de los hechos realizados por los hombres en el tiempo lo que da nacimiento a la Historia, tal y como hizo Heródoto, que por eso mismo fue llamado por Cicerón el "padre de la Historia".

Pero la Historia no sólo en tanto que descripción, sino estableciendo un relato global que permita vincular los hechos sagrados y filosóficos con los políticos, religiosos, sociales y geográficos, buscando al mismo tiempo sus causas, sus principios según los parámetros de una concepción del mundo que en el caso de Heródoto, descansan sobre dos elementos característicos del alma griega: la idea de justicia y la búsqueda del equilibrio en un mundo que desde hacía tiempo había entrado en un ciclo de inestabilidad, como lo demuestran las distintas guerras que enfrentaron a los pueblos helenos entre sí (la guerra de Troya y las guerras del Peloponeso), y a éstos con los persas (las guerras Médicas, narradas precisamente por Heródoto en varios tomos de su *Historia*).

Haciendo un inciso queremos remarcar que el enfrentamiento entre Grecia y Persia inaugura por así decir un conflicto que va a ser recurrente y cíclico en distintos momentos de la Historia: el que a partir de esa época (siglos V a. C.) enfrentará a los pueblos de Europa con los del Cercano y Medio Oriente. De hecho, el nombre de Europa está vinculado a esos conflictos, pues éste no era otro que el de la princesa fenicia (de Tiro) raptada por los griegos, y que el mito explica a través del secuestro de esta misma princesa por Zeus-Júpiter tras enamorarse de su belleza. Al hilo de esto sería interesante averiguar cuál sería el sentido simbólico del rapto de la mujer, y el por qué éste ha sido muchas veces el desencadenante de las guerras y tensiones entre muchos pueblos.

Pensamos por ejemplo en el rapto de las sabinas por los romanos, o el de Helena por Paris que supuso el inicio de la guerra de Troya, etc. Lo que sí es evidente es que dichos raptos o secuestros inauguran cambios cíclicos en el interior de las propias culturas, que en ciertos casos acaban con una integración entre las mismas, como fue el caso de los romanos y los sabinos. Es un tema sin duda interesante en el que está presente la atracción por la cultura ajena, o la manera de establecer contacto con ella para asumir precisamente algunos de sus elementos culturales. En efecto, a partir del secuestro de la princesa Europa los fenicios y los griegos tuvieron un intenso contacto cultural y comercial, que se extendería por toda la cuenca del Mediterráneo. La atracción de los griegos por la belleza de la princesa fenicia Europa escondía también una atracción intelectual por las culturas nacidas en esa parte del mundo.

Al hilo de esto, hemos de señalar que la guerra entre los pueblos antiguos era una forma también de la comunicación, como lo fue el comercio, por eso el dios Marte y el dios Mercurio aparecen de alguna forma ligados, como lo refleja este grabado del pintor y grabador holandés Gerard de Lairesse, donde aparecen Marte y Mercurio con sus atributos simbólicos respectivos enmarcando a una diosa, la casta Diana, que sostiene entre sus manos dos haces de flechas (símbolos del rayo), uno de ellos con las puntas hacia arriba y el otro con las puntas hacia abajo, indicando así las dos "direcciones" –celeste y terrestre– hacia las que van dirigidas las acciones de los hombres.

El carácter sagrado que se le atribuía en el mundo antiguo a la guerra hacía de ella algo más que un litigio a resolver entre los pueblos, extendiéndose igualmente al orden divino: reflejo de la gran batalla cósmica entablada entre los dioses de la luz y los dioses de las tinieblas (los *Devas* y los *Asuras* en la tradición hindú). En este sentido, la guerra humana se veía como una manera de restablecer la armonía perdida, pues las "oposiciones" que la generan quedan finalmente

"resueltas" en la "paz", uno de los símbolos del equilibrio y por tanto del centro.



La virgen Diana entre Marte y Mercurio. Gerard de Lairesse, siglo XVII.

Con la *Historia* de Heródoto nace así un género literario (del que surgirán posteriormente las crónicas, de Cronos, el tiempo), donde sin embargo están presentes la poesía y la épica (patrocinadas por las Musas Calíope y Clío), y por supuesto el legado de la gnosis y la tradición filosófica enraizada en el Orfismo y sus misterios, recogidos entre otros por Hesíodo (siglo VII a.C.), quien suministra también en *Los Trabajos y los Días* una teoría de las edades humanas integrada dentro de la doctrina de los ciclos, y la que con seguridad conocía Heródoto y otros historiadores griegos. En la Antigüedad el concepto de historiador es desde luego mucho

más amplio que hoy en día. Y sucede muchas veces que no sólo el historiador es el que se arroga la facultad de transmitir los hechos relevantes a retener en la memoria de sus contemporáneos y para la posteridad.

Virgilio es un ejemplo paradigmático a este respecto. En la Égloga anteriormente citada el "príncipe de los poetas latinos" menciona veladamente la precesión equinoccial, y en su obra cumbre la Eneida, nos relata una historia significativa de Roma donde el tiempo mítico y la epopeya se entreveran con la realidad del tiempo cíclico. Todo esto evidencia que Virgilio, además de poeta, es también un hombre que ha recibido la transmisión de una cosmogonía y de una Historia sagrada que vincula a través de un hilo muy sutil a Troya con Roma, lo que igualmente explicaría por qué el propio Dante lo escoge como guía en las dos primeras partes de su Divina Comedia. Homero, con la Ilíada y la Odisea, es el modelo para Virgilio en cuanto narrador de una historia significativa, como la que expone en la Eneida, pero también en ella está presente su propia tradición cultural, la romana (cuyos orígenes míticos y legendarios describe), y por supuesto Platón y su escuela de pensamiento que hace de la obra entera de Virgilio una "Filosofía Poética", o "Teología Poética" por emplear un término caro al Renacimiento.

Ese interés por los ciclos y los ritmos cósmicos está también presente en Heródoto en varios pasajes de su obra, por ejemplo en el mismo libro donde habla de Egipto.

Hasta este punto de mi relato, me informaron los egipcios y sus sacerdotes, indicándome que, desde el primer rey hasta ese sacerdote de Hefesto, que reinó en último lugar, había habido trescientas cuarenta y una generaciones humanas y, en ellas, otros tantos sumos sacerdotes y reyes. Ahora bien, trescientas generaciones humanas suponen diez mil

años; por su parte, las cuarenta y una generaciones restantes –que hay que añadir a las trescientas– representan mil trescientos cuarenta años. Pues bien, según mis informadores, en el transcurso de once mil trescientos cuarenta años<sup>6</sup> ningún dios había aparecido en forma humana, y afirmaban que nada semejante se había producido, ni antes ni después, entre los demás reyes que hubo en Egipto. Además, afirmaban que, durante ese tiempo, el sol había cambiado cuatro veces de posición: en dos ocasiones había salido por donde ahora se pone y en otras dos se había puesto por donde ahora sale, sin que en el transcurso de esos años se alterara en Egipto nada. (Tomo II, 142).

Asimismo Polibio, quien en sus Historias recoge toda la épica de la II y III Guerra Púnica que enfrentó a los romanos y los cartagineses, realizando además una serie de profundas reflexiones sobre el papel que los dioses asignaron a Roma como civilización en el concierto de la Historia universal. También se interesó en la doctrina de los ciclos (aplicada en su caso a la política) llamada Anaciclosis, es decir el ciclo recurrente de las distintas formas o constituciones políticas, que ya había sido expuesta por Platón precisamente en El Político, y a la que tampoco fue ajeno Heródoto. Fundamentalmente la Anaciclosis distingue seis formas de gobierno, las cuales se repiten de forma recurrente: la Monarquía, la Aristocracia y la Democracia, cada una de las cuales tenía su versión degenerada, respectivamente: la Tiranía, la Oligarquía y la Oclocracia. Esta última, la Oclocracia, quiere decir "gobierno de la muchedumbre", o de "la masa", una de cu-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Este es el número de años que distan aproximadamente desde la desaparición de la Atlántida, de la que los egipcios se consideraban herederos directos.

yas características es la demagogia y el populismo. Huelga decir, y por todos los signos que vemos a nuestro alrededor estamos hoy en día, y desde hace ya algún tiempo, instalados plenamente en ella.

Janto de Lidia (Lidíaca, Relatos sobre los Magos), Ferécides de Siros (maestro de Pitágoras y autor de Siete Receptáculos, que trata de la genealogía de los dioses), Ctesias de Cnido (Historia de Persia, Historia de la India), Hecateo de Mileto (Genealogías, Viaje alrededor de la Tierra), Éforo de Cime (Historia Universal, donde describe las Guerras Sagradas), Antíoco de Siracusa (Historia de Sicilia), el ya nombrado Heródoto (Historia), Tucídides (Las Guerras del Peloponeso), Jenofonte (Anábasis, Historias), Diodoro de Sicilia (Biblioteca Histórica), Pausanias (Descripción de Grecia), Polibio (Historias), Posidonio (filósofo estoico e historiador continuador de la obra de Polibio a través de Historia Universal), Eratóstenes (Cronografía, Mitología del Firmamento), Beroso (Historia de Babilonia), Manetón (Historia de Egipto), Claudio Ptolomeo (geógrafo y astrónomo autor de Geográfica y el Almagesto), Apolodoro (Biblioteca Mitológica), Hiparco de Nicea (descubridor para Occidente de la precesión de los equinoccios, importantísima en la doctrina de los ciclos cósmicos e históricos), Estrabón (Geografía), Suetonio (Vida de los Césares), Plutarco (Isis y Osiris, Vidas Paralelas), Artapán (en su obra, ya perdida, es el que hace contemporáneos a Moisés y Hermes Trismegisto, hecho crucial para la historia del Hermetismo), Diógenes Laercio (Vidas de los Filósofos), el judío-romano Flavio Josefo (Antigüedades Judaicas, Guerra de los Judíos), Dionisio de Halicarnaso (Historia Antigua de Roma), Salustio (Historiae), Julio César (Guerra de las Galias), Pompeyo Trogo (Historias Filípicas), Tito Livio (Historia de Roma desde su Fundación), Tácito (Anales y Las Historias), Apiano (Historia de Roma), Zózimo (Historia Nueva), etc.

Estos son algunos de los historiadores, geógrafos y astrónomos-astrólogos, tanto griegos, como romanos, judíos,

caldeos y egipcios, que fueron "testigos" de la Historia de su tiempo y transmisores y adaptadores de un saber ancestral. El caldeo Beroso, por ejemplo, recoge en su Historia de Babilonia nada menos que la "Lista de los Reyes Antediluvianos", diez en total, y que es sumamente interesante en varios sentidos, entre ellos el de haber recogido las distintas cronologías de esos reyes que están relacionadas exactamente con distintos números cíclicos: para empezar nada más y nada menos que la cronología del Kalpa (en términos hindúes), que es el ciclo arquetípico, dentro del cual están comprendidos los 14 Manvantaras (eras de la humanidad) y los demás ciclos comprendidos dentro de él. El Manvantara consta de 64.800 años, que se corresponde con el reinado de Xixuthros, el equivalente del Manu hindú o Legislador Universal, del que más adelante hablaremos. Nosotros estamos ahora al final del séptimo Manvantara, es decir en la mitad del actual Kalpa, o sea que han transcurrido 450.000 años desde el comienzo de este último. Los Sumerios, los Caldeos, pueblos eminentemente civilizadores, vivieron en Mesopotamia, en la "tierra entre los ríos", uno de los cuales, el Tigris, es uno de los cuatro que emanaban del centro del Pardes, el Paraíso, según el Génesis.7

Pero también debemos nombrar a las grandes historias y epopeyas de otras tradiciones. Por ejemplo el *Mahabhara-ta* hindú (cuyo autor, Vyasa, más que una persona es una entidad intelectual, como lo fue Hermes Trismegisto, o el

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Resulta altamente significativo y simbólico para conocer un poco más la realidad de nuestro tiempo comprobar cómo la tierra que fue en su día la sede del Paraíso, o una de sus sedes (es decir la geografía donde habitó la humanidad primigenia), sea hoy en día (es decir al final del ciclo de esa misma humanidad) el epicentro de un conflicto cuyas ondas expansivas amenaza la estabilidad del mundo. La "Tierra de los Vivos" se ha convertido en la "tierra de la muerte" y la devastación por venir, o que ya estamos viviendo.

emperador Fo-Hi en la China, que dejó a la posteridad varios tratados metafísicos y cosmogónicos, del que sólo nos ha llegado el *I-Ching*). Dentro del *Mahabharata* están los *Puranas* ("Historias antiguas"), que contienen una doctrina de los ciclos. En la misma época en que fue escrito el *Mahabharata* aparece *El Ramayana* (La Vía de Rama), donde se relata la epopeya de Rama, uno de los diez *Avataras* de Visnú y su lucha contra los demonios asúricos. Asimismo el *Popol Vuh*, considerado como el Génesis de los mayas quichés precolombinos. Y por supuesto el Antiguo y el Nuevo Testamento bíblicos, conformando ambos, no en vano, la Historia Sagrada del judeo-cristianismo.



Episodio del *Ramayana*. La lucha de las potencias de la luz y de la oscuridad.

En realidad, no sólo las epopeyas y textos revelados, sino también los anales y las crónicas forman parte de la Historia de los pueblos de la tierra. En ellos está la memoria de sus tradiciones y los hechos más relevantes de su tiempo. Cuando Polibio, el historiador griego, y romano de adopción, afirmó que "la Historia era la maestra de la vida" estaba dando

a entender que la Historia era el modelo mediante el cual los hombres eran educados en los valores y principios perennes que ella, como "ciencia del tiempo", vehicula. En este sentido la Historia formaría parte de lo que podríamos llamar "ciencias auxiliares" de la Tradición sapiencial de cada civilización. Es lo que en la India se denomina los *Vedangas*, las "ciencias auxiliares del Veda".



Escena del Popol Vuh.

Esto nos lleva a la reflexión de que el acontecer del tiempo y de la Historia se ha descrito siempre como la relación entre la vertical de los principios inmutables y la horizontal del devenir cíclico, lo que evoca inmediatamente la urdimbre y la trama, es decir el hilo vertical y el hilo horizontal cuyo entrelazamiento conforma el tejido. Curiosamente tejido en griego se denomina *histo*, de donde 'histología' (el estudio del tejido), palabra cuyo sonido es muy parecido al de Historia, y ya sabemos que hay un simbolismo fonético lleno de sugerencias y que nos abre muchas veces perspectivas insospechadas dentro del amplio campo de la Simbólica. El tejido es un símbolo cosmogónico muy interesante que desde luego puede aplicarse a la Historia, y más concretamente a la Historia escrita, e incluimos dentro de ella también a

los anales y las crónicas como antes hemos dicho, y según la concepción antigua que de estos se tenía.

En este sentido, René Guénon en *El Simbolismo de la Cruz* (cap. XIV) establece una relación entre los libros tradicionales y el tejido, y menciona que el término sánscrito *sûtra*:

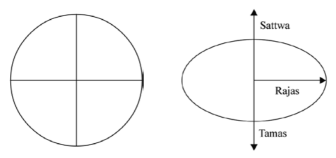
significa propiamente "hilo": un libro puede estar formado por un conjunto de sûtras, como una tela está formada por un conjunto de hilos; tantra (la raíz tan de esta palabra expresa en primer lugar la idea de extensión) también tiene el sentido de "hilo" y de "tela", y designa, más especialmente, la "urdimbre" de una tela. También, en chino, king es la "urdimbre" de una tela y wei es su "trama"; la primera de estas dos palabras también designa un libro fundamental y la segunda sus comentarios. Esta distinción entre "urdimbre" y "trama" en el conjunto de las doctrinas tradicionales, corresponde, siguiendo la terminología hindú, a la que hay entre Shruti, el fruto de la inspiración directa, y Smriti, el producto de la reflexión que se ejerce sobre los datos de la Shruti.

Guénon habla también del uso de las cuerdecillas anudadas que antiguamente sustituía a la escritura en China, y relaciona esto con el simbolismo del tejido:

Estas cuerdecillas eran del mismo tipo que las empleadas por los antiguos Peruanos, los cuales les daban el nombre de quipus. Aunque alguna vez se ha pretendido que éstos sólo las usaban para contar, también parece que expresaban conceptos mucho más complejos, tanto más cuanto que se dice que constituían los "Anales del Imperio"...

Precisamente la etimología de la palabra urdimbre nos lleva, a través de "urdir", a los términos "ordo" y "orden", es decir cosmos, y por tanto muy cercana al concepto de *dharma*, donde está implícita a su vez la raíz *dhru*, "fuerza", "estabilidad", indicando así la idea de "eje" y de "polo". La trama constituye los hilos horizontales, el elemento cambiante de las "historias" que se van tejiendo en torno al sentido al eje principal de la urdimbre, que sería el elemento inmutable y principal. A este respecto la frase de Chuang-Tsu que hemos recordado en varias ocasiones alude precisamente a esa relación jerárquica entre la horizontal y la vertical, o entre la circunferencia y el centro: "La verdad histórica sólo es sólida cuando deriva del Principio".

En el tejido vemos pues como la "signatura" del orden cósmico articulado por los tres *gunas*, término hindú que hace referencia a las tendencias, atributos o cualidades presentes en la naturaleza de todos y cada uno de los seres manifestados, y que marcan o tiñen con su "color" –blanco, rojo y negro— a las épocas y los grandes ciclos que articulan el devenir de la historia. Sus nombres son *sattwa*, *rajas* y *tamas*, respectivamente.



Se las representa mediante el símbolo de la cruz, correspondiendo el brazo superior que apunta hacia lo celeste a la tendencia sáttvica, el brazo que se expande horizontalmente a la tendencia rajásica, o terrestre, y el brazo inferior y des-

cendente a la tendencia tamásica, o infraterrestre. El esquema de la cruz al reproducirse indefinidamente da lugar al "tejido cósmico", y por analogía a la historia humana concebida como un mandala tridimensional. Ha habido épocas claramente sáttvicas (cuyo arquetipo es la Edad de Oro), donde han predominado el elemento sapiencial y celeste sobre los demás, y otras donde ha habido un cierto equilibrio entre lo celeste y lo terrestre, es decir entre sattwa y rajas (la Edad de Plata) dando lugar a movimientos en el espacio de los pueblos y las culturas que han desarrollados las artes y las ciencias en comunión con otros pueblos, es decir donde se produjo un intercambio activo y cualitativo entre las diferentes sociedades humanas. Pero en las épocas donde ha imperado el elemento rajásico mezclado con la energía densa de tamas, el predominio ha correspondido a los pueblos conquistadores y guerreros, como ocurrió en la Edad de Bronce y comienzos de la Edad de Hierro (el Kali-yuga), donde sin embargo el "color" que se ha enseñoreado por encima de todos los demás ha sido precisamente el "oscuro" de tamas, característico de las épocas que no han estado iluminadas por la luz del Intelecto y del Espíritu, especialmente la nuestra en las últimas fases de la misma.

La Historia es pues una ciencia de la Cosmogonía, inseparable de la Geografía como estamos viendo, y por lo tanto relacionada con todas aquellas artes y ciencias que también tratan de la descripción y conocimiento de la estructura cósmica, empezando desde luego con la Astronomía-Astrología. Como hemos visto, muchos historiadores y geógrafos del mundo antiguo eran también astrónomos-astrólogos, matemáticos, geómetras, filósofos, etc., pues no se había producido todavía la división entre las ciencias, fenómeno que tan solo aparece tras el Renacimiento.

La Geografía es la ciencia que trata de la "grafía" de la tierra considerando que ella es efectivamente una "escritu-

## Francisco Ariza

ra" que revela otras cualidades y dimensiones de sí misma. La Geografía contiene dentro de sí a la Cartografía, conocida también desde muy antiguo y en culturas esparcidas por todo el mundo. La hallamos en Mesopotamia, en Egipto, entre los precolombinos, entre los griegos arcaicos y clásicos, entre los romanos y los helenistas alejandrinos, los cristianos y los árabes medievales, encontrando su auge en el Renacimiento con la "era de los descubrimientos geográficos". Se ha dicho que los mapas son los "ojos de la Historia", y por ello mismo es que forman parte de su didáctica.

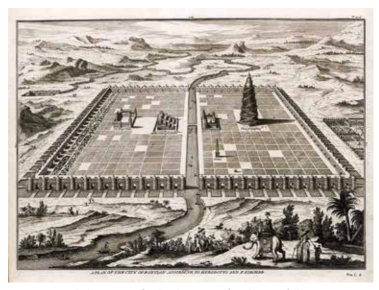


Tablilla babilónica del mundo. Siglo VIII a.C. El dibujo de la derecha reproduce el grabado contenido en la tablilla.

Un ejemplo lo tenemos precisamente en la tablilla babilónica de arriba, donde podemos apreciar uno de esos mapas reducidos a sus elementos esenciales. Podemos observar el espacio central ocupado por la ciudad de Babilonia y otras regiones vecinas que formaban parte de su ámbito cultural. Babilonia es atravesada por el río Éufrates. En torno a ese espacio central, y bordeándolo, aparece el mar océano salado. Es interesante observar las siete áreas triangulares, llamadas

## La Historia, Ciencia de la Cosmogonía

significativamente "islas", que se corresponden con siete posiciones del sol a lo largo del día, y también con los vientos más importantes, como el del Noroeste, soplado por la diosa Ishtar.<sup>8</sup>



Babilonia según la descripción de Heródoto. Grabado anónimo, 1732.

Al igual que en la tablilla anterior podemos observar al río Éufrates atravesando por el medio la ciudad de Babilonia, evocando así de manera sutil a la Vía Láctea, y a la propia ciudad de Babilonia como un modelo simbólico del cosmos (cuadrada como la Jerusalén celeste), lo cual está co-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Estos siete vientos nos recuerdan poderosamente a los "siete climas" de la tierra de que hablaban los geógrafos árabes medievales. Asimismo, el nombre de "islas" dado a este septenario evoca el de los siete *dwîpas* ("islas") con que la tradición hindú designa las tierras o continentes que aparecen en cada uno de los siete Manvantaras, equivalentes a las "siete tierras de Edom" de que habla la tradición judía.

rroborado no sólo por el eje que conforma la torre de Babel y otros monumentos y edificios sagrados, sino por la propia estructura cuadrangular de la misma, recordando así el simbolismo del tejido que hemos señalado anteriormente.<sup>9</sup>

Todo esto nos está hablando de una cartografía esencialmente simbólica que recoge una Geografía de lo invisible, que es la descripción del "mundo imaginal" o itinerario por el mundo intermediario realizado en todas las épocas por los iniciados en el Conocimiento. Pero esto nos llevaría a desarrollos muy amplios que aunque evidentemente estén relacionados con la Historia, rebasarían los límites que nos hemos impuesto. Tendremos ocasión en trabajos posteriores de desarrollar esto último, donde los mapas del mundo antiguo se constituyen en modelos simbólicos y no en meras descripciones de la "realidad" física, o sea que forman parte constitutiva de la Ciencia Sagrada legada por la Cadena Áurea.

Otra disciplina de cuño más reciente, la Arqueoastronomía, y otras nacidas durante el Renacimiento, la Arqueología y la Numismática fundamentalmente, participan de la Filosofía de la Historia y son ciencias auxiliares de la misma. Ellas nos ayudan a entender y a penetrar en los diversos sentidos y lecturas que reviste el conocimiento de una civilización tradicional cuando nos despojamos de nuestros prejuicios culturales, que son como una especie de miopía que nos condiciona e impide ver lo que dicha civilización es en ella misma (no como hubiéramos querido que fuera con nuestra mentalidad actual), y de cómo la comprensión de las distintas expresiones simbólicas de su cultura, sutilmente ligadas entre sí como organismo vivo que es, coadyuvan finalmente

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ver a este respecto "El realismo utópico americano", cap. X de *Las Utopías Renacentistas*, de Federico González. Allí se habla igualmente de la forma cuadrangular y del entramado cruciforme de la ciudad del Cuzco, el centro geográfico-espiritual de la civilización Inca.

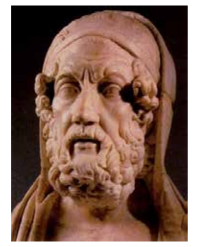
## La Historia, Ciencia de la Cosmogonía

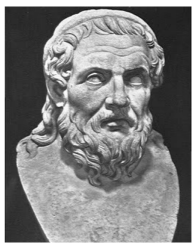
al conocimiento y encarnación de los misterios de su cosmogonía y su metafísica.

Por todo esto, podríamos concluir que una Filosofía de la Historia es necesariamente interdisciplinar. En realidad es hacer una síntesis partiendo de "un punto de vista", o de una perspectiva, que te brinda el conocimiento de la Vía Simbólica y la Doctrina metafísica, las que necesariamente han de ser aprendidas en sus elementos esenciales para poder acceder a esas otras lecturas de la realidad de una civilización, del mundo y de uno mismo, pues todo ello es en verdad inseparable y se comprende en simultaneidad.



Clío, Musa de la Historia. Pierre Mignard, siglo XVII.

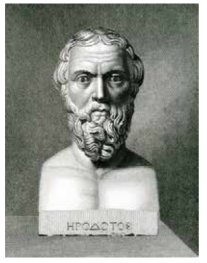




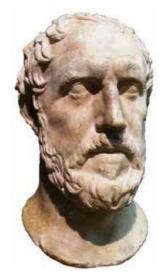
Homero Hesíodo



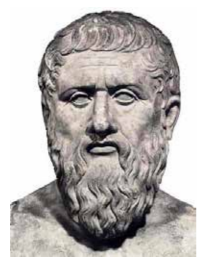
Ferécides de Siro



Heródoto



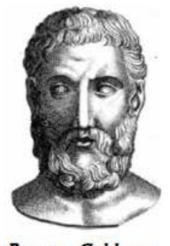
Tucídides



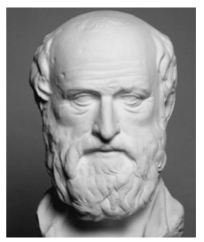
Platón



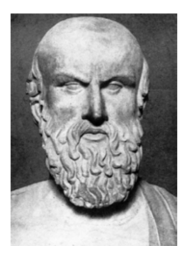
Jenofonte



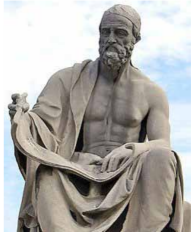
Berosus Caldaeus



Eratóstenes



Hiparco de Nicea



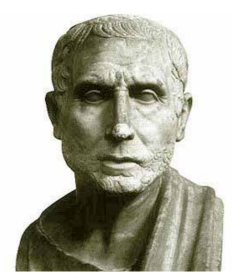
Polibio



Claudio Ptolomeo



Estrabón

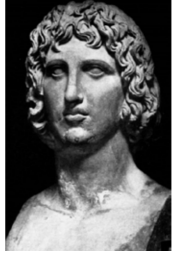


Posidonio de Apamea



Dionisio de Halicarnaso





Flavio Josefo

Virgilio



Diodoro Sículo



Tito Livio



Plutarco de Queronea



Diógenes Laercio



Tácito



Canal de Youtube Blog

Enero 2019